JURNAL MEDIA APLIKOM
ISSN : 2086 — 972X
Vol. 4, No. 4, Desember 2015

PERAN BUDAYA LOKAL DALAM MEMBANGUN AGAMA YANG SESUAI
DENGAN KEARIFAN LOKAL
Oleh: Robertus Suraji

Abstract: Religion as a cultural element at one believed by its adherents as a revelation
from God. However, it must be accepted that the fact that religion is a divine revelation
was revealed to mankind in time and particular culture. The elements of the local culture,
however, form the character of a religion. At the same time religions also donate a certain
value in culture. Therefore, there is a continuous dialectic between culture and religion that
makes religion and culture can continue to grow for a better human life. However, in
reality there is not necessarily a good dialogue between religions and cultures. Especially
when religion claim that their religion is the only bearer of truth and goodness. As a result

not infrequent conflict between religion and culture.

Abstrak: Agama sebagai salah satu unsur kebudayaan di satu diyakini oleh pemeluknya
sebagai wahyu dari Allah. Namun harus diterima kenyataan bahwa agama yang adalah
wahyu llahi itu diturunkan kepada manusia, dalam masa dan kebudayaan tertentu. Unsur-
unsur kebudayaan setempat bagaimanapun membentuk karakter suatu agama. Dalam waktu
yang bersamaan agama-agama juga menyumbangkan nilai tertentu dalam kebudayaan.
Oleh karena itu, ada dialektika terus-menerus antara kebudayaan dan agama yang membuat
agama dan budaya dapat terus berkembang untuk kehidupan manusia yang lebih baik.
Namun demikian, dalam kenyataannya belum tentu terjadi dialog yang baik antara agama
dan budaya. Lebih-lebih ketika pemeluk agama mengklaim bahwa agamanya merupakan
satu-satunya pembawa kebenaran dan kebaikan. Akibatnya tidak jarang terjadi konflik

antara agama dan budaya.

Keywords: religion, culture, dialogue

53



JURNAL MEDIA APLIKOM
ISSN : 2086 — 972X
Vol. 4, No. 4, Desember 2015

A. Pendahuluan

Kebudayaan adalah suatu fenomena universal. Setiap masyarakat dan bangsa di
dunia memiliki kebudayaan, meskipun bentuk dan coraknya berbeda-beda dari masyarakat-
bangsa lainnya. Kebudayaan secara jelas menampakkan kesamaan kodrat manusia dari
berbagai suku, bangsa, dan ras. Kebudayaan adalah hasil ekspresi eksistensi manusia di
dunia, karena manusia pada hakekatnya adalah pencipta kebudayaan. Ada interaksi kreatif
antara manusia dan kebudayaan. Kebudayaan adalah produk manusia, namun manusia
sendiri adalah produk kebudayaannya. Itulah dialektika fundamental yang mendasari
seluruh proses hidup manusia. Dialektika ini terdiri dari tiga tahap, yakni eksternalisasi,
obyektifikasi dan internalisasi®. Eksternalisasi adalah proses pencurahan diri manusia
secara terus menerus ke dalam dunia melalui aktifitas fisik dan mentalnya. Obyektifikasi
adalah tahap dimana aktivitas manusia menghasilkan suatu realitas obyektif yang berada di
luar diri manusia. Sedangkan internalisasi ialah tahap ketika realitas obyektif hasil ciptaan
manusia itu kembali diserap oleh manusia. Melalui eksternalisasi manusia menciptakan
kebudayaan. Sedangkan melalui internalisasi, kebudayaan membentuk manusia.
Kebudayaan itu meliputi tujuh unsur dasar yaitu: kepecayaan, nilai, norma dan sangsi,
simbol, teknologi, bahasa dan kesenian?.

Agama sebagai salah satu unsur kebudayaan di satu diyakini oleh pemeluknya
sebagai wahyu dari Allah (khususnya Abrahamic Religion). Sebagai contoh: Islam oleh
kaum moslem diyakini sebagai Islam ramatan lil alamin (Agama Islam diturunkan untuk
membawa rahmat bagi semesta). Namun harus diterima kenyataan bahwa agama yang
adalah wahyu Ilahi itu diturunkan kepada manusia, dalam masa dan kebudayaan tertentu.
Unsur-unsur kebudayaan setempat bagaimanapun membentuk karakter suatu agama. Dalam
waktu yang bersamaan agama-agama juga menyumbangkan nilai tertentu dalam
kebudayaan. Demikian pun dengan agama Kkatolik, yang hadir di Purwokerto lewat
"kompeni*, membawa unsur-unsur "kompeni" itu dalam kehidupannya. Oleh karena itu

tidak jarang agama katolik dianggap sebagai agama "kompeni”, juga sampai sekarang ini.

B. Rumusan masalah

! Peter L. Berger. 1967. The Sacred Canopy, New York, Anchor Books, p. 4.
2 Ernst Cassirer. 1956. An Essay on Man, Gaden City, New York, Doubleday & Company, p. 86.

54



JURNAL MEDIA APLIKOM
ISSN : 2086 — 972X
Vol. 4, No. 4, Desember 2015

Sesudah empat puluh tahun Gereja mencanangkan inkulturasi dengan kebudayaan
setempat, dapat dipertanyakan bagaimana hal itu terjadi dengan Gereja Keuskupan
Purwokerto ini. Oleh karena itu dalam penelitian ini rumusan masalahnya adalah:

Bagaimana dialektika antara Gereja Katolik dengan Kebudayaan Banyumasan?

C. Landasan Teori

Charles Kimball dalam bukunya When Religion Becomes Evil - Kala Agama
Menjadi Bencana, menyebutkan ada lima hal atau tanda yang membuat agama busuk dan
korup®. Pertama, bila suatu agama mengklaim kebenaran agamanya sebagai kebenaran
mutlak satu-satunya. Bila ini terjadi, agama tersebut akan membuat apa saja untuk
membenarkan dan mendukung klaim kebenarannya. Agama itu tidak peduli lagi bahwa
"Allah™ sebenarnya "hanyalah™ sebutan manusia tentang Ke-Segala-Maha-an yang tidak
bisa ditangkap oleh kemiskinan bahasa manusia. Teks-teks Kitab Suci seringkali dipilih
yang mendukung klaim tersebut, yaitu yang mengajarkan jalan kebenaran mutlak dan jalan
keselamatan satu-satunya bagi agama yang bersangkutan. Padahal kan semestinya teks
Kitab Suci dibaca sebagai bahasa iman dan cinta.

Kedua, yang menunjukkan bahwa agama bisa menjadi jahat dan korup, adalah
ketaatan buta pada pemimpin agama mereka. Perlu diingat, apabila autentik, agama tidak
pernah menentang intelek dan kebebasan manusia. Gerakan agama semacam itu biasanya
membentuk komunitas yang egaliter, dan menganggap hanya komunitas merekalah yang
akan diselamatkan, dan keselamatan itu akan diperoleh jika mereka taat secara buta
terhadap pemimpin agama mereka.

Ketiga, yang bisa menunjukkan bahwa agama jadi korup adalah bahwa agama mulai
gandrung merindukan jaman ideal, dan bertekad merealisasikan jaman tersebut ke dalam
jaman sekarang ini. Memang pada hakekatnya agama juga semacam harapan bahwa di
masa depan pemeluknya memperoleh dan mengalami sesuatu yang ideal. Jaman ideal
adalah jaman ketika manusia dibebaskan dari semua cacat dan dosa, dan mengalami
kebahagiaan. Kenyataannya jaman sekarang adalah jaman penuh dosa dan kebobrokan.
Sejauh menjadi visi menurut Kimball ini adalah sah dan baik. Namun ketika visi tersebut
mulai direalisasikan oleh para pemeluknya, bisanya dengan mendirikan negara-agama, itu

adalah tanda bahwa bakal menjadi korup dan jahat.

3 Charles Kimball.2002. Kala Agama Menjadi Bencana (terjemahan), Yogyakarta. Mizan. p. 84 dst.

55



JURNAL MEDIA APLIKOM
ISSN : 2086 — 972X
Vol. 4, No. 4, Desember 2015

Tanda keempat tentang agama yang korup, yakni apabila agama membenarkan dan
membiarkan terjadinya "tujuan yang menghalkan segala cara”. Kekorupan ini berkaitan
dengan penyalahgunaan komponen-komponen agama sendiri, seperti ruang dan waktu
sakral, komunitas dan institusi keagamaan. Termasuk di dalamnya adalah usaha untuk
membangun identitas komunitas keagamaan secara berlebihan. Usaha membangun identitas
ini biasanya memunculkan konflik.

Tanda kelima adalah bila perang suci mulai dipekikkan itu adalah tanda agama
sedang menjadi korup dan jahat. Tidak terlalu sulit untuk mengingat sejarah kelabu yang
menjadi contoh untuk menerangkan kejahatan agama dengan perang sucinya.

Untuk menghindarkan kekorupan tersebut sudah saatnya agama-agama berlomba
untuk menjadi agen perdamaian, dan mau belajar untuk menghormati agama dan budaya
lain, khususnya budaya-budaya lokal. Seringkali dalam budaya lokal ditemukan kearifan
yang lebih mengakar pada kehidupan lokal. Kalau agama-agama mau belajar dari kearifan
lokal, agama bisa menjadi lebih beradab. Tetapi ketika agama mengklaim sebagai satu-
satunya sumber kebenaran agama bisa menjadi biadab.

Paul F. Knitter, dalam bukunya Theologies of Religions, mengemukakan empat
tahab pandangan dan sikap terhadap kebenaran agama-agama?®.

1. The Replacement Model (exclusive model)
Adalah tahab ketika agama mengklaim sebagai satu-satunya sumber kebenaran, dan
agen keselamatan. Tidak ada kebenaran dan keselamatan dalam agama lain. Klaim
seperti ini membuat pemeluk agama menjadi ofensif untuk mewartakan agamanya
(dakwah atau evangelisasi) dengan tujuan untuk menyelamatkan orang lain. Akan
tetapi dalam pandangan yang seperti ini tidak memungkinkan untuk berdialog dengan
agama lain maupun kebudayaan. Tindak kekerasan oleh para penganut agama mudah
sekali terjadi karena klaim kebenaran yang mutlak itu.

2. The Fulfillment Model
Adalah model penghayatan agama yang inklusif. Dalam paham penghayatan yang
inklusif ini diakui adanya kebenaran dalam agama-agama lain. Melalui agama apa pun
orang dapat sampai kepada keselamatan. Akan tetapi kepenuhan keselamatan ada dalam
"agamaku". The other religion remains a preparation or stepping-stone to one’s own.

3. The Mutuality Model (Pluralistic model)

4 Paul F. Knitter. 2002. Theologies of Religions. New York, Orbis Books, p. 19 etc.

56



JURNAL MEDIA APLIKOM

ISSN : 2086 — 972X

Vol. 4, No. 4, Desember 2015
Disadari bahwa tidak ada agama yang lebih superior dari yang lain. Ada satu kebenaran
dan keselamatan yang dikejar oleh umat manusia, walaupun caranya dan jalanya
berbeda-beda. Kita memandang gunung yang sama, tetapi teropong kita berbeda-beda.
Ada suatu etika (kebenaran) universal yang dijunjung oleh semua umat manusia.

4. The Acceptance Model
Pandangan yang keempat ini dipengaruhi oleh filsafat postmodernisme. Dalam
kehidupan di dunia adanya perbedaan budaya, agama, dan sebagainya adalah sesuatu
yang tidak dapat dihindari. Bahkan bisa dikatakan perbedaan itu sesuatu yang mutlak
harus ada karena hal itu adalah hakekat kehidupan. Tidak ada kebenaran yang satu atau
mutlak. Kebenaran selalu partial, sangat tergantung pada waktu dan tempat. Klaim
adanya kebenaran yang tunggal adalah berbahaya, karena klaim itu dibuat oleh orang
pada waktu dan masa tertentu. Sikap yang dibutuhkan dalam kehidupan ini adalah sikap
yang terbuka terhadap setiap kebenaran, dan bersedia untuk belajar mengenai yang baik

dari agama dan kebudayaan yang lain.

D. Perkembangan Pemahaman Teologis Dalam Gereja Katolik

Dalam waktu yang sangat lama Gereja Katolik mengklaim diri sebagai satu-satunya
sumber kebenaran dan jalan keselamatan. Tidak ada keselamatan di luar Gereja. Dalam
sejarah, Gereja Katolik pernah menjadi agama yang sangat korup. Menentang apa yang
diajarkan Gereja bisa berarti berperang dengan Gereja. Ingat kisah Galile Galilei (1564-
1642) yang hidupnya harus berakhir di tiang gantungan gara-gara mempunyai pandangan
kosmologi yang berbeda dengan kosmologi yang diajarkan Gereja. "Permohonan maaf"
dilakukan oleh Paus Yohanes Paulus Il pada bulan Oktober 1992 sesudah beliau membaca
laporan tentang temuan komisi Galileo®. Ingat pula kisah pecahnya Gereja Katolik dan
Protestan berikut perang bertahun-tahun yang mengiringinya. Kita harus mengakui bahwa
Gereja pernah salah.

Memasuki abad duapuluh terjadi pergeseran pandangan para teolog Katolik
terhadap agama-agama lain. Mereka menyadari bahwa God could make use of other
religions to offer grace, revelation and salvation. Gereja bukan satu-satunya agen
keselamatan. Salah seorang pionernya adalah Karl Rahner, seorang Jesuit asal Jerman.

Rahner membangun teologinya berdasarkan 1 Yoh 3:8, God is love. God really wants to

° Pidato Paus dan Kardinal Paupard dipublikasikan dalam L'osservatore Romano, 1 November 1992,

57



JURNAL MEDIA APLIKOM

ISSN : 2086 — 972X

Vol. 4, No. 4, Desember 2015

save all people. Tuhan ingin menyelamatkan semua orang, la mengkomunikasikan dirinya
melalui berbagai cara. Semua orang yang berkendak baik mencari Tuhan akan
diselamatkan. Mereka adalah Anonymous Christians.

Konsili Vatikan 1l (1962-1965) secara resmi mengakui adanya kebenaran dan
keselamatan dalam agama lain. Orang Kristen didorong untuk berdialog dan bekerjasama
dengan orang-orang berkeyakinan lain. Hal ini tertuang dalam dokumen NA (Deklarasi
tentang hubungan Gereja dengan agama-agama lain). “Catholic Church recognized that
there is much that is true and holy, in other religions. God is revealing, perhaps saving,
trough them, and therefore Christians are exhorted as prudently and lovingly to dialogue
and collaborate with these religions” (NA. 2). Dalam dokumen yang lain, misalnya:
Gaudium et Spes (Gereja di dalam dunia modern), Lumen Gentium (konstitusi dogmatis
tentang Gereja), Dignitatis Humanae (Pernyataan tentang kebebasan beragama), Ad Gentes
(Dekrit tentang kegiatan missioner Gereja), Konsili mengakui bahwa ada kebaikan dan
kebenaran dalam agama-agama lain, tetapi it is considered by the Church as a preparation
for the Gospel.

Meski masih merasa diri sebagai agen kepenuhan keselamatan, tetapi bagaimanapun
juga konsili Vatikan Il merupakan milestone bagi hubungan Gereja Katolik dengan agama-
agama lain. Sesudah Konsili iklim dialog semakin kondusif, dengan semakin terangnya
kesadaran di antara para pemimpin Gereja bahwa jalan keselamatan ada dalam setiap
agama. Hans Kung menulis tentang perlunya Etika Global yang dibutuhkan untuk
menyeselaikan persoalan-persoalan kemanusiaan secara bersama. Agama-agama memberi
sumbangan dalam pembentukkan etika global. Selain Hans Kung ada teolog-teolog Asia
yang membangun teologi yang khas Asia di tengah-tengah agama bukan kristiani, miss;
Tisa Balasuriya (Sri Langka), Alois Pieris (Sri Langka), Dukui (India), dsb.

Kebijakan Gereja-Gerja Asia baru-baru ini: Federation of Asian Bishops’
Conferences (FABC), October 2002 menerbitkan suatu document tentang Christian and
Muslims in Dialogue. Dokumen itu memperlihatkan keinginan para uskup se-Asia agar
terwujud kerjasama dan dialog dengan kaum Muslims untuk mengatasi persoalan-persoalan
kemanusian di Asia. Hasil Sidang Agung KWI 2002, salah satu dokumennya menyebutkan
bahwa umat katolik harus bergandengan tangan dengan umat beragama lain untuk
menyelesaikan persoalan-persoalan kemanusian, ekonomi, dan politik di tanah air. Jesus
Christ of The Water of Life, a Christian reflection on the New Age, a document of Pontifical

Council for Culture and Pontifical Council for Interreligious Dialogue, Rome 2003

58



JURNAL MEDIA APLIKOM

ISSN : 2086 — 972X

Vol. 4, No. 4, Desember 2015

menyebutkan bahwa Gereja katolik siap untuk mendengarkan dan belajar dari agama-
agama lain.

Sejalan dengan pemahaman yang berkembang tersebut penghargaan terhadap
budaya lokal secara nyata nampak dalam usaha untuk menggunakan bahasa dan
kebudayaan setempat dalam hidup menggereja. Perayaan ekaristi yang dahulu memakai
bahasa Latin mulai tahun 1965 memakai bahasa pribumi. Di beberapa tempat lagu-lagu
daerah sudah digunakan. Beberapa tari daerah seringkali unjuk gigi juga dalam ekaristi.
Penghayatan iman Katolik ala kebatinan juga mulai dikembangkan. Ini menunjukkan
betapa sekarang ini Gereja benar-benar berusaha menghayati iman dengan menghargai
lokalitas. Meski demikian harus disadari bahwa Kita harus terus berproses untuk sampai
"membumikan” iman Katolik. Nampaknya usaha inkulturasi masih terjadi di seputar altar
saja, belum sampai menyentuh ke akar budaya yang mendalam. Bagaimana proses itu

terjadi di Keuskupan kita ini?

E. Gereja Keuskupan Purwokerto

Gereja Katolik masuk ke daerah "Keuskupan Purwokerto™ dibawa oleh orang-orang
Belanda dengan semangat "Replacement Model”. Gereja Katolik hadir di Keuskupan
Purwokerto dengan kultur dan semangat Eropa (Tilburg?). Oleh karena itu tidak
mengherankan bahwa agama Katolik mendapat cap sebagai "agama kompeni”. Sampai
tahun 1927 daerah yang sekarang menjadi Keuskupan Purwokerto termasuk daerah misi
yang diurus oleh Vikariat Apostolik Batavia, dan mendapat pelayanan dari Romo-Romo
Jesuit dari Yogyakarta. Pada tanggal 25 Oktober 1927 atas kesepakatan tarekat MSC
dengan Mgr. A. van Velsen, S.J (Vikaris Apostolik Batavia) diadakan serah terima karya
misi dari Serikat Jesus kepada tarekat MSC di Purworejo®. Waktu itu Purworejo memiliki
paling banyak umat katolik dari golongan Jawa dan Cina. Sejak itu daerah itu disebut
sebagai Daerah Misi Kristus Raja dan ditangani oleh Romo-Romo MSC.

Jumlah umat Katolik di daerah Misi Kristus Raja pada tahun 1929 adalah sebagai
berikut’:

NO PAROKI EROPA JAWA CINA
01 | Purwokerto 1.010 199 14

6 A. Sartono Kartodirjo dkk. 1998. Sejarah Keuskupan Purwokerto, Universitas Sanata Dharma, him. 10.
" A. Sartono Kartodirjo, dkk. 1998. him. 24.

59



JURNAL MEDIA APLIKOM
ISSN : 2086 — 972X
Vol. 4, No. 4, Desember 2015

02 | Purworejo 579 495 39
03 | Tegal 1.120 55 8
04 | Jumlah 2.709 749 61

Jumlah umat tersebut menunjukkan bahwa umat Katolik sebagian besar adalah orang-orang
Eropa (Belanda), yang tentu saja dalam hidup menggereja tidak bisa melepaskan diri dari
kultur 'Gereja Belanda'. Budaya yang hidup dalam Gereja waktu itu tentu saja budaya
Eropa. Romo Mangun dalam buku Gereja Diaspora menulis bahwa orang-orang Jawa yang
menjadi Katolik tersebut adalah para 'batur' kompeni. Dengan demikian citra kompeni itu
melekat dalam diri Gereja Katolik.

Dalam perkembangan di kemudian hari jumlah orang katolik Jawa dan Cina
bertambah, sedangkan golongan Eropa terus berkurang sejak tahun 1942 bahkan akhirnya
habis. Jumlah umat mengalami lonjakan cukup berarti sesudah tahun 1965. Tahun 1965 ada
peristiwva G30SPKI, apakah ini mempunyai kaitan. Siapakah orang Jawa yang menjadi
umat Katolik di Purwokerto? Dalam pengalaman penulis berkeliling ke paroki-paroki,
orang Jawa yang aktif ke Gereja adalah orang-orang yang lahir dan besar di Klepu,
Kalasan, Klaten dan sekitarnya. Karena alasan pekerjaan mereka tiba dan menetap di
daerah tersebut. Banyak di antara mereka menjadi tokoh-tokoh umat. Bagaimana pun
mereka ini membawa "Gereja Klepu, Kalasan, dsb™" di dalam dirinya yang ingin dibangun
di mana mereka berada sekarang. Dengan demikian terjadi bahwa Gereja Katolik di
Purwokerto menghidupi budaya Klepu atau bahkan budaya Flores. Ini terjadi terutama
dalam diri umat generasi pertama.

Generasi selanjutnya adalah generasi yang bingung. Mereka adalah keturunan orang
Klepu, di rumah budaya yang dihidupi adalah budaya Klepu. Sementara di masyarakat
mereka bergaul dengan orang berbudaya Banyumasan yang sudah mulai kehilangan ke-
Banyumas-annya. Ditambah lagi budaya global yang pengaruhnya begitu kuat dalam
masyarakat. Maka tidak mengherankan jika kemudian muncul orang-orang dengan budaya
tidak jelas (untuk tidak mengatakan tak berbudaya).

Ada usaha inkulturasi di Keuskupan ini dengan menggunakan bahasa dan gending-
gending Jawa di dalam perayaan ekaristi. Akan tetapi bukankah Jawa yang digunakan
adalah Jawa Mataraman (Yogyakarta). Berapakali kali calung dan gending-gending

Banyumasan muncul dalam perayaan ekaristi? Apakah pemakaian bahasa Jawa Mataraman

60



JURNAL MEDIA APLIKOM

ISSN : 2086 — 972X

Vol. 4, No. 4, Desember 2015

ini tidak mempertegas kesan dalam masyarakat bahwa Gereja Katolik adalah kumpulannya

orang ‘elite'?

F. Budaya Banyumasan

Selama ini budaya Banyumasan sebagai bagian dari kebudayaan Jawa kurang
dikenal oleh masyarakat luas, apalagi jika dibandingkan dengan budaya Mataraman atau
budaya Pesisiran. Belum ada buku-buku yang membahas kebudayaan Banyumasan secara
komprehensif dan detail. Budaya Banyumasan lebih dikenal orang dari segi bahasa, yakni
dalam logat bicara yang khas. Di di luar wilayah Banyumasan logat bicara tersebut
seringkali menjadi bahan tertawaan. Oleh karena itu tidak mengherankan bahwa ada
perasaan minder dalam diri orang-orang Banyumas untuk berbicara dalam logat
Banyumasan. Ada kesan bahwa budaya Banyumasan ditempatkan dalam budaya kelas dua
dalam budaya Jawa. Lebih dari itu seakan-akan ada penindasan terhadap budaya
Banyumasan oleh budaya Mataraman (?).

Sebagai sebuah daerah, Banyumas terletak jauh dari keraton, baik keraton Mataram
maupun keraton Pajajaran. Banyumas tidak pernah menjadi pusat kekuasaan. Kabupaten
Banyumas sejak didirikan oleh R. Jaka Kaiman atau Adipati Mrapat pada kurang lebih
tahun 1582 selalu berada dalam bayang-bayang kebesaran keraton Pajang atau Mataram®.
Oleh karena itu, Banyumas tidak pernah menjadi besar dengan "kebanyumasan"nya dan
menjadi pusat kebudayaan. Budaya Banyumasan oleh banyak orang dianggap sebagai
budaya pinggiran, budaya desa atau budaya petani. Logat Banyumasan yang medhok dan
kasar sering dianggap sebagai cermin dari orang pinggiran yang kurang mengerti unggah-
ungguh. Bahasa Banyumasan tersebut sebenarnya mencerminkan apa?

Belajar dari filosofi Wayang Purwa. Dalam Wayang Purwa ditunjukkan bahwa
Brata Sena, Anta Sena, Wisangeni adalah orang-orang yang tidak dapat "basa". Mereka
selalu menggunakan bahasa "ngoko". Mereka adalah orang-orang yang jujur, lugas (tampil
apa adanya), dan kerap kali tampil sebagai penyelamat bangsa ketika bangsa dalam keadaan
kritis. Di sini ditunjukkan bahwa kekasaran bahasa "ngoko™ merupakan simbol watak yang
jujur, tetapi juga berani dan keras.

Dialek Banyumasan secara tradisional adalah ngoko atau ngoko andhap, sekalipun

lawan bicaranya adalah orang yang lebih tua®. Dialek ngoko tersebut bisa terjadi karena

8 M. Koderi. 1991. Banyumas Wisata dan Budaya, Purwokerto. C.V. Metro Jaya, him. 3-5.
9 M. Koderi. 1991. him. 165.

61



JURNAL MEDIA APLIKOM

ISSN : 2086 — 972X

Vol. 4, No. 4, Desember 2015

Banyumas letaknya jauh dari Keraton. Koentjaraningrat dalam pembagiannya
menempatkan budaya Banyumasan dalam kategori "Pola Rekreasi Masrakat Pedesaan™?C.
Dengan kata lain, budaya Banyumasan adalah budaya desa. Penulis sendiri memaknai hal
itu demikian. Penggunaan bahasa ngoko menunjukkan kedekatan antara pembicara dengan
lawan bicara. Orang dekat itu berarti kawan atau keluarga. Ngoko juga menunjukkan
kelugasan. Lebih dari itu ngoko itu menunjukkan adanya paham mengenai keseteraan
dalam strata sosial.

Paham kesetaraan ini juga nampak dalam banyak kesenian tradisional di Banyumas,
antara lain tarian lengger. Kata lengger adalah jarwo dosok (akronim), yaitu leng (lubang)
dan jengger (terjulur). Dahulu penari lengger itu dikira wanita (leng), tetapi ternyata pria
(jengger), meskipun dikemudian hari penari lengger adalah wanital. Tarian lengger
tradisional (untuk membedakan dengan lengger modern yang sarat dengan komersialisasi
dan ekploitasi seksual) baik tempat, struktur pertunjukan, maupun penari menunjukkan
keseteraan. Siapapun boleh menari dalam pentas tarian yang kala itu menjadi perangkat
sosial desa. Lengger secara tradisional adalah tarian rakyat yang ditarikan pada masa
sesudah panen sebagai bentuk syukur mereka atas panenan yang boleh mereka nikmati'?.

Keseteraan itu juga nampak dalam keyakinan masyarakat Banyumasan tradisional
akan adanya "tuhan". Tuhan bagi masyarakat Banyumas tradisional adalah tuhan yang
dekat dengan mereka. Sampai sekarang ini masyarakat di desa pada umumnya percaya
adanya roh-roh gaib atau danyang (dalam tarian lengger namanya adalah indang) yang ikut
menentukan jalannya kehidupan mereka. Mereka menggunakan sebutan yang familiar
untuk roh-roh itu, yaitu: ki, kyai, nyai, ni, ajeng, dsb. Sebutan-sebutan itu menunjukkan
bahwa roh itu dekat dan kurang lebih setara dengan mereka. Bagi masyarakat tradisional
tuhan itu konkrit'®. Dalam kehidupan mereka tuhan (danyang, dsb) dapat mereka rasakan
peranannya. Tuhan adalah tuhan yang imanen, bukan Transenden seperti ditekankan oleh
Abramic Religion. Tuhan mereka adalah tuhan lokal, tuhan dunia pertanian, bukan tuhan
Allah yang mahaesa (yang tunggal dan bertahta dalam surga). Tuhan bagi mereka adalah
tuhan yang menunggui hidup mereka di desanya. Kedatangan agama-agama besar (agama

Abraham) yang mempunyai ajaran yang lebih sistematis dan sifat misioner yang kuat telah

10 Koentjaraningrat. 1994. kebudayaan Jawa. Jakarta. Balai Pustaka, him. 211-dst.

113, Prawiroatmojo. 1957. Dalam Bausastra (kamus) Djawa-Indonesia. Surabaya. Express dan Marfiah,
him. 207.

12 Koentjaraningrat, 1994, him. 211-212.

62



JURNAL MEDIA APLIKOM

ISSN : 2086 — 972X

Vol. 4, No. 4, Desember 2015

memaojokkan, bahkan menyingkirkan tuhan-tuhan lokal ini. Meskipun demikian toh masih
banyak orang yang tidak bisa meninggalkan tuhan lokalnya, meskipun secara formal sudah
mengikuti agama tertentu.

Ini hanyalah sekelumit aspek, dari aspek kebudayaan Banyumasan yang sangat luas
itu. Perlu kita perhatikan juga bahwa untuk menentukan seperti apakah budaya Banyumas
yang asli bukanlah hal yang mudah. Sifat kebudayaan adalah dinamis. Sangat sulit untuk
menentukan seperti apa sebenarnya bentuk asli suatu kebudayaan, karena pertemuan
dengan kebudayaan lain yang selalu mempengaruhi perubahan. Budaya selalu berada dalam
proses karena selalu berada dalam kerangka dialektika sebagaimana dibahas di atas.
Apakah yang dahulu selalu lebih baik dari yang sekarang atau sebaliknya, sulit untuk

menilainya.

G. Penutup

Pernyataan Christoper Dawson yang dikutip Rama Zoetmulder menyatakan bahwa
agama adalah kunci sejarah. Kita akan kesulitan memahami hakikat tata kehidupan
masyarakat tanpa mengerti agama masyarakat itu. Kita juga akan kesulitan memahami
hasil-hasil budayanya, apabila kita juga tidak memahami agama mereka. Semua hasil
jaman, hasil utama budaya, didasari pada gagasan keagamaan dan diabadikan untuk tujuan
agama. Pernyataan ini menunjukkan betapa eratnya hubungan antara agama dan budaya
masyarakat.

Kenyataan akhir-akhir ini menunjukkan bahwa dengan dalih “pemurnian™ dan
"untuk menghindari kesesatan" banyak tokoh agama berusaha menyingkirkan budaya lokal,
dan lebih menonjolkan budaya di mana agama itu berasal. Hingga akhirnya penghayatan
agama menjadi kering, karena tidak menyentuh hakekat kehidupan manusia. Agama-agama
jatuh kepada semangat ritualistik atau kultis yang tidak memberi sumbangan apa-apa bagi
kemanusiaan dan peradaban. Dalam suasana seperti ini Gereja Katolik ditantang untuk
konsisten dengan niatnya sebagai institusi yang menjalankan amanat Kristus. Peristiwa
inkarnasi Kristus (Allah menjadi manusia dengan budayanya) adalah alasan utama Gereja
Katolik mengembangkan inkulturasi. Inkulturasi tidak cukup berhenti di seputar altar, tetapi

mesti merambah ke bidang kehidupan yang lebih luas.

13 Faham umat (masyarakat) mengenai Allah sangat dipengaruhi oleh sosio-budayanya. Menurut Robert
Redfel teologi adalah pantulan dari stuktur sosial masyarakat.

63



JURNAL MEDIA APLIKOM
ISSN : 2086 — 972X
Vol. 4, No. 4, Desember 2015

Sudah saatnya bahwa Gereja Katolik harus bertobat. Bagaimanapun dahulu Gereja
telah ikut menyumbang terhadap rusaknya budaya-budaya lokal. Kini saatnya Gereja
Katolik mensponsori agama-agama untuk belajar pada kearifan lokal. Penghayatan agama
akan lebih kuat kalau penghayatan itu mengakar dalam budaya lokal. Tantangan umat
Katolik Purwokerto sekarang adalah bagaimana menghayati iman katolik secara benar
dalam budaya lokal (Banyumasan). Di satu sisi disadari bahwa iman umat masih kurang
mendalam karena lemahnya katekese di keuskupan ini. Banyak umat yang tidak mengerti
pokok-pokok iman katolik yang benar. Di sisi lain, sebagai orang Jawa banyak yang sudah
tidak "nJawani" atau tidak mengerti budaya Jawa. Inilah saatnya kita pun harus belajar,
sebagaimana Allah ber-inkarnasi (belajar antropologi dengan menjadi manusia) kita pun

harus belajar menjadi manusia yang lebih beriman dan berbudaya.

H. Daftar Pustaka
1. Berger, Peter, L. 1967, The Sacred Canopy, New York, Anchor Books.

2. Caasirer, Ernst, 1956, An Essay on Man, Garden City, New York, Doubleday &
Company.

3. Hardowiryono, R., S.J. (penerjemah), 1993, Dokumen Konsili Vatikan 11, Jakarta, Obor.

4. Katodirjo, Sartono, A, 1998, Sejarah Keuskupan Purwokerto, Yogyakarta, Universitas
Sanata Dharma.

5. Kimball, Charles, 2002, When Religion Becomes Evil, San Fransisco, Herper.

6. Knitter, Paul F, 2002, Theologies of Religions, New York, Orbis Books.

7. Koderi, M., 1991, Banyumas Wisata dan Budaya, Purwokerto, C.VV. Metro Jaya.
8. Koentjaraningrat, 1994, Kebudayaan Jawa, Jakarta, Balai Pustaka.

9. Kuntowijoyo, 1999, Budaya dan Masyarakat, Yogyakarta, P.T. Tiara Wacana.
10. Panikkar, Raimundo, 1978, The Intrareligious Dialogue, New York, Paulis Press.

11. Prawiroatmojo, S., 1957, Baustra Djawa-Indonesia, Surabaya, Express dan Marfiah.

64



