
JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 53 

 
PERAN BUDAYA LOKAL DALAM MEMBANGUN AGAMA YANG SESUAI 

DENGAN KEARIFAN LOKAL 

Oleh: Robertus Suraji 

 

 

 

Abstract: Religion as a cultural element at one believed by its adherents as a revelation 

from God. However, it must be accepted that the fact that religion is a divine revelation 

was revealed to mankind in time and particular culture. The elements of the local culture, 

however, form the character of a religion. At the same time religions also donate a certain 

value in culture. Therefore, there is a continuous dialectic between culture and religion that 

makes religion and culture can continue to grow for a better human life. However, in 

reality there is not necessarily a good dialogue between religions and cultures. Especially 

when religion claim that their religion is the only bearer of truth and goodness. As a result 

not infrequent conflict between religion and culture. 

 

Abstrak: Agama sebagai salah satu unsur kebudayaan di satu diyakini oleh pemeluknya 

sebagai wahyu dari Allah. Namun harus diterima kenyataan bahwa agama yang adalah 

wahyu Ilahi itu diturunkan kepada manusia, dalam masa dan kebudayaan tertentu. Unsur-

unsur kebudayaan setempat bagaimanapun membentuk karakter suatu agama. Dalam waktu 

yang bersamaan agama-agama juga menyumbangkan nilai tertentu dalam kebudayaan. 

Oleh karena itu, ada dialektika terus-menerus antara kebudayaan dan agama yang membuat 

agama dan budaya dapat terus berkembang untuk kehidupan manusia yang lebih baik. 

Namun demikian, dalam kenyataannya belum tentu terjadi dialog yang baik antara agama 

dan budaya. Lebih-lebih ketika pemeluk agama mengklaim bahwa agamanya merupakan 

satu-satunya pembawa kebenaran dan kebaikan. Akibatnya tidak jarang terjadi konflik 

antara agama dan budaya.  

 

Keywords: religion, culture, dialogue 

 

 

 

 



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 54 

 

A. Pendahuluan 

Kebudayaan adalah suatu fenomena universal. Setiap masyarakat dan bangsa di 

dunia memiliki kebudayaan, meskipun bentuk dan coraknya berbeda-beda dari masyarakat-

bangsa lainnya. Kebudayaan secara jelas menampakkan kesamaan kodrat manusia dari 

berbagai suku, bangsa, dan ras. Kebudayaan adalah hasil ekspresi eksistensi manusia di 

dunia, karena manusia pada hakekatnya adalah pencipta kebudayaan. Ada interaksi kreatif 

antara manusia dan kebudayaan. Kebudayaan adalah produk manusia, namun manusia 

sendiri adalah produk kebudayaannya. Itulah dialektika fundamental yang mendasari 

seluruh proses hidup manusia. Dialektika ini terdiri dari tiga tahap, yakni eksternalisasi, 

obyektifikasi dan internalisasi1. Eksternalisasi adalah proses pencurahan diri manusia 

secara terus menerus ke dalam dunia melalui aktifitas fisik dan mentalnya. Obyektifikasi  

adalah tahap dimana aktivitas manusia menghasilkan suatu realitas obyektif yang berada di 

luar diri manusia. Sedangkan internalisasi ialah tahap ketika realitas obyektif hasil ciptaan 

manusia itu kembali diserap oleh manusia. Melalui eksternalisasi manusia menciptakan 

kebudayaan. Sedangkan melalui internalisasi, kebudayaan membentuk manusia. 

Kebudayaan itu meliputi tujuh unsur dasar yaitu: kepecayaan, nilai, norma dan sangsi, 

simbol, teknologi, bahasa dan kesenian2. 

Agama sebagai salah satu unsur kebudayaan di satu diyakini oleh pemeluknya 

sebagai wahyu dari Allah (khususnya Abrahamic Religion). Sebagai contoh: Islam oleh 

kaum moslem diyakini sebagai Islam ramatan lil alamin (Agama Islam diturunkan untuk 

membawa rahmat bagi semesta). Namun harus diterima kenyataan bahwa agama yang 

adalah wahyu Ilahi itu diturunkan kepada manusia, dalam masa dan kebudayaan tertentu. 

Unsur-unsur kebudayaan setempat bagaimanapun membentuk karakter suatu agama. Dalam 

waktu yang bersamaan agama-agama juga menyumbangkan nilai tertentu dalam 

kebudayaan. Demikian pun dengan agama katolik, yang hadir di Purwokerto lewat 

"kompeni", membawa unsur-unsur "kompeni" itu dalam kehidupannya. Oleh karena itu 

tidak jarang agama katolik dianggap sebagai agama "kompeni", juga sampai sekarang ini.  

 

B. Rumusan masalah 

                                                 
1 Peter L. Berger. 1967. The Sacred Canopy, New York, Anchor Books, p. 4. 
2 Ernst Cassirer. 1956. An Essay on Man, Gaden City, New York, Doubleday & Company, p. 86. 



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 55 

Sesudah empat puluh tahun Gereja mencanangkan inkulturasi dengan kebudayaan 

setempat, dapat dipertanyakan bagaimana hal itu terjadi dengan Gereja Keuskupan 

Purwokerto ini. Oleh karena itu dalam penelitian ini rumusan masalahnya adalah: 

Bagaimana dialektika antara Gereja Katolik dengan Kebudayaan Banyumasan?  

  

C. Landasan Teori 

Charles Kimball dalam bukunya When Religion Becomes Evil - Kala Agama 

Menjadi Bencana, menyebutkan ada lima hal atau tanda yang membuat agama busuk dan 

korup3. Pertama, bila suatu agama mengklaim kebenaran agamanya sebagai kebenaran 

mutlak satu-satunya. Bila ini terjadi, agama tersebut akan membuat apa saja untuk 

membenarkan dan mendukung klaim kebenarannya. Agama itu tidak peduli lagi bahwa 

"Allah" sebenarnya "hanyalah" sebutan manusia tentang Ke-Segala-Maha-an yang tidak 

bisa ditangkap oleh kemiskinan bahasa manusia. Teks-teks Kitab Suci seringkali dipilih 

yang mendukung klaim tersebut, yaitu yang mengajarkan jalan kebenaran mutlak dan jalan 

keselamatan satu-satunya bagi agama yang bersangkutan. Padahal kan semestinya teks 

Kitab Suci dibaca sebagai bahasa iman dan cinta. 

Kedua, yang menunjukkan bahwa agama bisa menjadi jahat dan korup, adalah 

ketaatan buta pada pemimpin agama mereka. Perlu diingat, apabila autentik, agama tidak 

pernah menentang intelek dan kebebasan manusia. Gerakan agama semacam itu biasanya 

membentuk komunitas yang egaliter, dan menganggap hanya komunitas merekalah yang 

akan diselamatkan, dan keselamatan itu akan diperoleh jika mereka taat secara buta 

terhadap pemimpin agama mereka. 

Ketiga, yang bisa menunjukkan bahwa agama jadi korup adalah bahwa agama mulai 

gandrung merindukan jaman ideal, dan bertekad merealisasikan jaman tersebut ke dalam 

jaman sekarang ini. Memang pada hakekatnya agama juga semacam harapan bahwa di 

masa depan pemeluknya memperoleh dan mengalami sesuatu yang ideal. Jaman ideal 

adalah jaman ketika manusia dibebaskan dari semua cacat dan dosa, dan mengalami 

kebahagiaan. Kenyataannya jaman sekarang adalah jaman penuh dosa dan kebobrokan. 

Sejauh menjadi visi menurut Kimball ini adalah sah dan baik. Namun ketika visi tersebut 

mulai direalisasikan oleh para pemeluknya, bisanya dengan mendirikan negara-agama, itu 

adalah tanda bahwa bakal menjadi korup dan jahat. 

                                                 
3 Charles Kimball.2002. Kala Agama Menjadi Bencana (terjemahan), Yogyakarta. Mizan. p. 84 dst. 



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 56 

Tanda keempat tentang agama yang korup, yakni apabila agama membenarkan dan 

membiarkan terjadinya "tujuan yang menghalkan segala cara". Kekorupan ini berkaitan 

dengan penyalahgunaan komponen-komponen agama sendiri, seperti ruang dan waktu 

sakral, komunitas dan institusi keagamaan. Termasuk di dalamnya adalah usaha untuk 

membangun identitas komunitas keagamaan secara berlebihan. Usaha membangun identitas 

ini biasanya memunculkan konflik.  

Tanda kelima adalah bila perang suci mulai dipekikkan itu adalah tanda agama 

sedang menjadi korup dan jahat. Tidak terlalu sulit untuk mengingat sejarah kelabu yang 

menjadi contoh untuk menerangkan kejahatan agama dengan perang sucinya.  

Untuk menghindarkan kekorupan tersebut sudah saatnya agama-agama berlomba 

untuk menjadi agen perdamaian, dan mau belajar untuk menghormati agama dan budaya 

lain, khususnya budaya-budaya lokal. Seringkali dalam budaya lokal ditemukan kearifan 

yang lebih mengakar pada kehidupan lokal. Kalau agama-agama mau belajar dari kearifan 

lokal, agama bisa menjadi lebih beradab. Tetapi ketika agama mengklaim sebagai satu-

satunya sumber kebenaran agama bisa menjadi biadab. 

Paul F. Knitter, dalam bukunya Theologies of Religions, mengemukakan empat 

tahab pandangan dan sikap terhadap kebenaran agama-agama4.   

1. The Replacement Model (exclusive model) 

Adalah tahab ketika agama mengklaim sebagai satu-satunya sumber kebenaran, dan 

agen keselamatan. Tidak ada kebenaran dan keselamatan dalam agama lain. Klaim 

seperti ini membuat pemeluk agama menjadi ofensif untuk mewartakan agamanya 

(dakwah atau evangelisasi) dengan tujuan untuk menyelamatkan orang lain.  Akan 

tetapi dalam pandangan yang seperti ini tidak memungkinkan untuk berdialog dengan 

agama lain maupun kebudayaan. Tindak kekerasan oleh para penganut agama mudah 

sekali terjadi karena klaim kebenaran yang mutlak itu. 

2. The Fulfillment Model 

Adalah model penghayatan agama yang inklusif. Dalam paham penghayatan yang 

inklusif ini diakui adanya kebenaran dalam agama-agama lain. Melalui agama apa pun 

orang dapat sampai kepada keselamatan. Akan tetapi kepenuhan keselamatan ada dalam 

"agamaku". The other religion remains a preparation or stepping-stone to one’s own.  

3. The Mutuality Model (Pluralistic model) 

                                                 
4 Paul F. Knitter. 2002. Theologies of Religions. New York, Orbis Books, p. 19 etc.  



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 57 

Disadari bahwa tidak ada agama yang lebih superior dari yang lain. Ada satu kebenaran 

dan keselamatan yang dikejar oleh umat manusia, walaupun caranya dan jalanya 

berbeda-beda. Kita memandang gunung yang sama, tetapi teropong kita berbeda-beda. 

Ada suatu etika (kebenaran) universal yang dijunjung oleh semua umat manusia.  

4. The Acceptance Model 

Pandangan yang keempat ini dipengaruhi oleh filsafat postmodernisme. Dalam 

kehidupan di dunia adanya perbedaan budaya, agama, dan sebagainya adalah sesuatu 

yang tidak dapat dihindari. Bahkan bisa dikatakan perbedaan itu sesuatu yang mutlak 

harus ada karena hal itu adalah hakekat kehidupan. Tidak ada kebenaran yang satu atau 

mutlak. Kebenaran selalu partial, sangat tergantung pada waktu dan tempat. Klaim 

adanya kebenaran yang tunggal adalah berbahaya, karena klaim itu dibuat oleh orang 

pada waktu dan masa tertentu. Sikap yang dibutuhkan dalam kehidupan ini adalah sikap 

yang terbuka terhadap setiap kebenaran, dan bersedia untuk belajar mengenai yang baik 

dari agama dan kebudayaan yang lain.    

 

D. Perkembangan Pemahaman Teologis Dalam Gereja Katolik 

 Dalam waktu yang sangat lama Gereja Katolik mengklaim diri sebagai satu-satunya 

sumber kebenaran dan jalan keselamatan. Tidak ada keselamatan di luar Gereja. Dalam 

sejarah, Gereja Katolik pernah menjadi agama yang sangat korup. Menentang apa yang 

diajarkan Gereja bisa berarti berperang dengan Gereja. Ingat kisah Galile Galilei (1564-

1642) yang hidupnya harus berakhir di tiang gantungan gara-gara mempunyai pandangan 

kosmologi yang berbeda dengan kosmologi yang diajarkan Gereja. "Permohonan maaf" 

dilakukan oleh Paus Yohanes Paulus II pada bulan Oktober 1992 sesudah beliau membaca 

laporan tentang temuan komisi Galileo5. Ingat pula kisah pecahnya Gereja Katolik dan 

Protestan berikut perang bertahun-tahun yang mengiringinya. Kita harus mengakui bahwa 

Gereja pernah salah.  

Memasuki abad duapuluh terjadi pergeseran pandangan para teolog Katolik 

terhadap agama-agama lain. Mereka menyadari bahwa God could make use of other 

religions to offer grace, revelation and salvation. Gereja bukan satu-satunya agen 

keselamatan.  Salah seorang pionernya adalah Karl Rahner, seorang Jesuit asal Jerman. 

Rahner membangun teologinya berdasarkan 1 Yoh 3:8, God is love. God really wants to 

                                                 
5 Pidato Paus dan Kardinal Paupard dipublikasikan dalam L'osservatore Romano, 1 November 1992. 



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 58 

save all people. Tuhan ingin menyelamatkan semua orang, Ia mengkomunikasikan dirinya 

melalui berbagai cara. Semua orang yang berkendak baik mencari Tuhan akan 

diselamatkan. Mereka adalah  Anonymous Christians.  

Konsili Vatikan II (1962-1965) secara resmi mengakui adanya kebenaran dan 

keselamatan dalam agama lain. Orang Kristen didorong untuk berdialog dan bekerjasama 

dengan orang-orang berkeyakinan lain. Hal ini tertuang dalam dokumen NA (Deklarasi 

tentang hubungan Gereja dengan agama-agama lain). “Catholic Church recognized that 

there is much that is true and holy, in other religions. God is revealing, perhaps saving, 

trough them, and therefore Christians are exhorted as prudently and lovingly to dialogue 

and collaborate with these religions” (NA. 2). Dalam dokumen yang lain, misalnya: 

Gaudium et Spes (Gereja di dalam dunia modern), Lumen Gentium (konstitusi dogmatis 

tentang Gereja), Dignitatis Humanae (Pernyataan tentang kebebasan beragama), Ad Gentes 

(Dekrit tentang kegiatan missioner Gereja), Konsili mengakui bahwa ada kebaikan dan 

kebenaran dalam agama-agama lain, tetapi it is considered by the Church as a preparation 

for the Gospel.  

Meski masih merasa diri sebagai agen kepenuhan keselamatan, tetapi bagaimanapun 

juga konsili Vatikan II merupakan milestone bagi hubungan Gereja Katolik dengan agama-

agama lain. Sesudah Konsili iklim dialog semakin kondusif, dengan semakin terangnya 

kesadaran di antara para pemimpin Gereja bahwa jalan keselamatan ada dalam setiap 

agama. Hans Kung menulis tentang perlunya Etika Global yang dibutuhkan  untuk 

menyeselaikan persoalan-persoalan kemanusiaan secara bersama. Agama-agama memberi 

sumbangan dalam pembentukkan etika global. Selain Hans Kung ada teolog-teolog Asia 

yang membangun teologi yang khas Asia di tengah-tengah agama bukan kristiani, miss; 

Tisa Balasuriya (Sri Langka), Alois Pieris (Sri Langka), Dukui (India), dsb.  

Kebijakan Gereja-Gerja Asia baru-baru ini: Federation of Asian Bishops’ 

Conferences (FABC), October 2002 menerbitkan suatu document tentang Christian and 

Muslims in Dialogue. Dokumen itu memperlihatkan keinginan para uskup se-Asia agar 

terwujud kerjasama dan dialog dengan kaum Muslims untuk mengatasi persoalan-persoalan 

kemanusian di Asia. Hasil Sidang Agung KWI 2002, salah satu dokumennya menyebutkan 

bahwa umat katolik harus bergandengan tangan dengan umat beragama lain untuk 

menyelesaikan persoalan-persoalan kemanusian, ekonomi, dan politik di tanah air. Jesus 

Christ of The Water of Life, a Christian reflection on the New Age, a document of Pontifical 

Council for Culture and Pontifical Council for Interreligious Dialogue, Rome 2003 



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 59 

menyebutkan bahwa Gereja katolik siap untuk mendengarkan dan belajar dari agama-

agama lain.  

Sejalan dengan pemahaman yang berkembang tersebut penghargaan terhadap 

budaya lokal secara nyata nampak dalam usaha untuk menggunakan bahasa dan 

kebudayaan setempat dalam hidup menggereja. Perayaan ekaristi yang dahulu memakai 

bahasa Latin mulai tahun 1965 memakai bahasa pribumi. Di beberapa tempat lagu-lagu 

daerah sudah digunakan. Beberapa tari daerah seringkali unjuk gigi juga dalam ekaristi. 

Penghayatan iman Katolik ala kebatinan juga mulai dikembangkan. Ini menunjukkan 

betapa sekarang ini Gereja benar-benar berusaha menghayati iman dengan menghargai 

lokalitas. Meski demikian harus disadari bahwa kita harus terus berproses untuk sampai 

"membumikan" iman Katolik. Nampaknya usaha inkulturasi masih terjadi di seputar altar 

saja, belum sampai menyentuh ke akar budaya yang mendalam. Bagaimana proses itu 

terjadi di Keuskupan kita ini? 

 

E. Gereja Keuskupan Purwokerto   

Gereja Katolik masuk ke daerah "Keuskupan Purwokerto" dibawa oleh orang-orang 

Belanda dengan semangat "Replacement Model". Gereja Katolik hadir di Keuskupan 

Purwokerto dengan kultur dan semangat Eropa (Tilburg?).  Oleh karena itu tidak 

mengherankan bahwa agama Katolik mendapat cap sebagai "agama kompeni". Sampai 

tahun 1927 daerah yang sekarang menjadi Keuskupan Purwokerto termasuk daerah misi 

yang diurus oleh Vikariat Apostolik Batavia, dan mendapat pelayanan dari Romo-Romo 

Jesuit dari Yogyakarta. Pada tanggal 25 Oktober 1927 atas kesepakatan tarekat MSC 

dengan Mgr. A. van Velsen, S.J (Vikaris Apostolik Batavia) diadakan serah terima karya 

misi dari Serikat Jesus kepada tarekat MSC di Purworejo6. Waktu itu Purworejo memiliki 

paling banyak umat katolik dari golongan Jawa dan Cina. Sejak itu daerah itu disebut 

sebagai Daerah Misi Kristus Raja dan ditangani oleh Romo-Romo MSC.  

Jumlah umat Katolik di daerah Misi Kristus Raja pada tahun 1929 adalah sebagai 

berikut7: 

NO            PAROKI    EROPA     JAWA    CINA 

01 Purwokerto      1.010            199         14 

                                                 
6 A. Sartono Kartodirjo dkk. 1998. Sejarah Keuskupan Purwokerto, Universitas Sanata Dharma, hlm. 10. 
7 A. Sartono Kartodirjo, dkk. 1998. hlm. 24. 



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 60 

02 Purworejo         579            495         39 

03 Tegal      1.120              55            8 

04 Jumlah      2.709            749          61 

Jumlah umat tersebut menunjukkan bahwa umat Katolik sebagian besar adalah orang-orang 

Eropa (Belanda), yang tentu saja dalam hidup menggereja tidak bisa melepaskan diri dari 

kultur 'Gereja Belanda'. Budaya yang hidup dalam Gereja waktu itu tentu saja budaya 

Eropa. Romo Mangun dalam buku Gereja Diaspora menulis bahwa orang-orang Jawa yang 

menjadi Katolik tersebut adalah para 'batur' kompeni. Dengan demikian citra kompeni itu 

melekat dalam diri Gereja Katolik.   

 Dalam perkembangan di kemudian hari jumlah orang katolik Jawa dan Cina 

bertambah, sedangkan golongan Eropa terus berkurang sejak tahun 1942 bahkan akhirnya 

habis. Jumlah umat mengalami lonjakan cukup berarti sesudah tahun 1965. Tahun 1965 ada 

peristiwa G30SPKI, apakah ini mempunyai kaitan. Siapakah orang Jawa yang menjadi 

umat Katolik di Purwokerto? Dalam pengalaman penulis berkeliling ke paroki-paroki, 

orang Jawa yang aktif ke Gereja adalah orang-orang yang lahir dan besar di Klepu, 

Kalasan, Klaten dan sekitarnya. Karena alasan pekerjaan mereka tiba dan menetap di 

daerah tersebut. Banyak di antara mereka menjadi tokoh-tokoh umat. Bagaimana pun 

mereka ini membawa "Gereja Klepu, Kalasan, dsb" di dalam dirinya yang ingin dibangun 

di mana mereka berada sekarang. Dengan demikian terjadi bahwa Gereja Katolik di 

Purwokerto menghidupi budaya Klepu atau bahkan budaya Flores. Ini terjadi terutama 

dalam diri umat generasi pertama.  

Generasi selanjutnya adalah generasi yang bingung. Mereka adalah keturunan orang 

Klepu, di rumah budaya yang dihidupi adalah budaya Klepu. Sementara di masyarakat 

mereka bergaul dengan orang berbudaya Banyumasan yang sudah mulai kehilangan ke-

Banyumas-annya. Ditambah lagi budaya global yang pengaruhnya begitu kuat dalam 

masyarakat. Maka tidak mengherankan jika kemudian muncul orang-orang dengan budaya 

tidak jelas (untuk tidak mengatakan tak berbudaya).  

Ada usaha inkulturasi di Keuskupan ini dengan menggunakan bahasa dan gending-

gending Jawa di dalam perayaan ekaristi. Akan tetapi bukankah Jawa yang digunakan 

adalah Jawa Mataraman (Yogyakarta). Berapakali kali calung dan gending-gending 

Banyumasan muncul dalam perayaan ekaristi? Apakah pemakaian bahasa Jawa Mataraman 



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 61 

ini tidak mempertegas kesan dalam masyarakat bahwa Gereja Katolik adalah kumpulannya 

orang 'elite'? 

 

F. Budaya Banyumasan 

Selama ini budaya Banyumasan sebagai bagian dari kebudayaan Jawa kurang 

dikenal oleh masyarakat luas, apalagi jika dibandingkan dengan budaya Mataraman atau 

budaya Pesisiran. Belum ada buku-buku yang membahas kebudayaan Banyumasan secara 

komprehensif dan detail. Budaya Banyumasan lebih dikenal orang dari segi bahasa, yakni 

dalam logat bicara yang khas. Di di luar wilayah Banyumasan logat bicara tersebut 

seringkali menjadi bahan tertawaan. Oleh karena itu tidak mengherankan bahwa ada 

perasaan minder dalam diri orang-orang Banyumas untuk berbicara dalam logat 

Banyumasan. Ada kesan bahwa budaya Banyumasan ditempatkan dalam budaya kelas dua 

dalam budaya Jawa. Lebih dari itu seakan-akan ada penindasan terhadap budaya 

Banyumasan oleh budaya Mataraman (?).  

Sebagai sebuah daerah, Banyumas terletak jauh dari keraton, baik keraton Mataram 

maupun keraton Pajajaran. Banyumas tidak pernah menjadi pusat kekuasaan. Kabupaten 

Banyumas sejak didirikan oleh R. Jaka Kaiman atau Adipati Mrapat pada kurang lebih 

tahun 1582 selalu berada dalam bayang-bayang kebesaran keraton Pajang atau Mataram8. 

Oleh karena itu, Banyumas tidak pernah menjadi besar dengan "kebanyumasan"nya dan 

menjadi pusat kebudayaan. Budaya Banyumasan oleh banyak orang dianggap sebagai 

budaya pinggiran, budaya desa atau budaya petani. Logat Banyumasan yang medhok dan 

kasar sering dianggap sebagai cermin dari orang pinggiran yang kurang mengerti unggah-

ungguh. Bahasa Banyumasan tersebut sebenarnya mencerminkan apa? 

Belajar dari filosofi Wayang Purwa. Dalam Wayang Purwa ditunjukkan bahwa  

Brata Sena, Anta Sena, Wisangeni adalah orang-orang yang tidak dapat "basa". Mereka 

selalu menggunakan bahasa "ngoko". Mereka adalah orang-orang yang jujur, lugas (tampil 

apa adanya), dan kerap kali tampil sebagai penyelamat bangsa ketika bangsa dalam keadaan 

kritis. Di sini ditunjukkan bahwa kekasaran bahasa "ngoko" merupakan simbol watak yang 

jujur, tetapi juga berani dan keras.  

Dialek Banyumasan secara tradisional adalah ngoko atau ngoko andhap, sekalipun 

lawan bicaranya adalah orang yang lebih tua9. Dialek ngoko tersebut bisa terjadi karena 

                                                 
8 M. Koderi. 1991. Banyumas Wisata dan Budaya, Purwokerto. C.V. Metro Jaya, hlm. 3-5. 
9 M. Koderi. 1991. hlm. 165. 



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 62 

Banyumas letaknya jauh dari Keraton. Koentjaraningrat dalam pembagiannya 

menempatkan budaya Banyumasan dalam kategori "Pola Rekreasi Masrakat Pedesaan"10. 

Dengan kata lain, budaya Banyumasan adalah budaya desa. Penulis sendiri memaknai hal 

itu demikian. Penggunaan bahasa ngoko menunjukkan kedekatan antara pembicara dengan 

lawan bicara. Orang dekat itu berarti kawan atau keluarga. Ngoko juga menunjukkan 

kelugasan. Lebih dari itu ngoko itu menunjukkan adanya paham mengenai keseteraan 

dalam strata sosial. 

Paham kesetaraan ini juga nampak dalam banyak kesenian tradisional di Banyumas, 

antara lain tarian lengger. Kata lengger adalah jarwo dosok (akronim), yaitu leng (lubang) 

dan jengger (terjulur). Dahulu penari lengger itu dikira wanita (leng), tetapi ternyata pria 

(jengger), meskipun dikemudian hari penari lengger adalah wanita11. Tarian lengger 

tradisional (untuk membedakan dengan lengger modern yang sarat dengan komersialisasi 

dan ekploitasi seksual) baik tempat, struktur pertunjukan, maupun penari menunjukkan 

keseteraan. Siapapun boleh menari dalam pentas tarian yang kala itu menjadi perangkat 

sosial desa. Lengger secara tradisional adalah tarian rakyat yang ditarikan pada masa 

sesudah panen sebagai bentuk syukur mereka atas panenan yang boleh mereka nikmati12. 

Keseteraan itu juga nampak dalam keyakinan masyarakat Banyumasan tradisional 

akan adanya "tuhan". Tuhan bagi masyarakat Banyumas tradisional adalah tuhan yang 

dekat dengan mereka. Sampai sekarang ini masyarakat di desa pada umumnya percaya 

adanya roh-roh gaib atau danyang (dalam tarian lengger namanya adalah indang) yang ikut 

menentukan jalannya kehidupan mereka. Mereka menggunakan sebutan yang familiar 

untuk roh-roh itu, yaitu: ki, kyai, nyai, ni, ajeng, dsb. Sebutan-sebutan itu menunjukkan 

bahwa roh itu dekat dan kurang lebih setara dengan mereka. Bagi masyarakat tradisional 

tuhan itu konkrit13. Dalam kehidupan mereka tuhan (danyang, dsb) dapat mereka rasakan 

peranannya. Tuhan adalah tuhan yang imanen, bukan Transenden seperti ditekankan oleh 

Abramic Religion. Tuhan mereka adalah tuhan lokal, tuhan dunia pertanian, bukan tuhan 

Allah yang mahaesa (yang tunggal dan bertahta dalam surga). Tuhan bagi mereka adalah 

tuhan yang menunggui hidup mereka di desanya. Kedatangan agama-agama besar (agama 

Abraham) yang mempunyai ajaran yang lebih sistematis dan sifat misioner yang kuat telah 

                                                 
10 Koentjaraningrat. 1994. kebudayaan Jawa. Jakarta. Balai Pustaka, hlm. 211-dst. 
11  S. Prawiroatmojo. 1957. Dalam Bausastra (kamus) Djawa-Indonesia. Surabaya. Express dan Marfiah, 

hlm. 207. 
12  Koentjaraningrat, 1994, hlm. 211-212. 



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 63 

memojokkan, bahkan menyingkirkan tuhan-tuhan lokal ini. Meskipun demikian toh masih 

banyak orang yang tidak bisa meninggalkan tuhan lokalnya, meskipun secara formal sudah 

mengikuti agama tertentu.  

Ini hanyalah sekelumit aspek, dari aspek kebudayaan Banyumasan yang sangat luas 

itu. Perlu kita perhatikan juga bahwa untuk menentukan seperti apakah budaya Banyumas 

yang asli bukanlah hal yang mudah. Sifat kebudayaan adalah dinamis. Sangat sulit untuk 

menentukan seperti apa sebenarnya bentuk asli suatu kebudayaan, karena pertemuan 

dengan kebudayaan lain yang selalu mempengaruhi perubahan. Budaya selalu berada dalam 

proses karena selalu berada dalam kerangka dialektika sebagaimana dibahas di atas. 

Apakah yang dahulu selalu lebih baik dari yang sekarang atau sebaliknya, sulit untuk 

menilainya. 

 

G. Penutup 

 Pernyataan Christoper Dawson yang dikutip Rama Zoetmulder menyatakan bahwa 

agama adalah kunci sejarah. Kita akan kesulitan memahami hakikat tata kehidupan 

masyarakat tanpa mengerti agama masyarakat itu. Kita juga akan kesulitan memahami 

hasil-hasil budayanya, apabila kita juga tidak memahami agama mereka. Semua hasil 

jaman, hasil utama budaya, didasari pada gagasan keagamaan dan diabadikan untuk tujuan 

agama. Pernyataan ini menunjukkan betapa eratnya hubungan antara agama dan budaya 

masyarakat. 

 Kenyataan akhir-akhir ini menunjukkan bahwa dengan dalih "pemurnian" dan 

"untuk menghindari kesesatan" banyak tokoh agama berusaha menyingkirkan budaya lokal, 

dan lebih menonjolkan budaya di mana agama itu berasal. Hingga akhirnya penghayatan 

agama menjadi kering, karena tidak menyentuh hakekat kehidupan manusia. Agama-agama 

jatuh kepada semangat ritualistik atau kultis yang tidak memberi sumbangan apa-apa bagi 

kemanusiaan dan peradaban. Dalam suasana seperti ini Gereja Katolik ditantang untuk 

konsisten dengan niatnya sebagai institusi yang menjalankan amanat Kristus. Peristiwa 

inkarnasi Kristus (Allah menjadi manusia dengan budayanya) adalah alasan utama Gereja 

Katolik mengembangkan inkulturasi. Inkulturasi tidak cukup berhenti di seputar altar, tetapi 

mesti merambah ke bidang kehidupan yang lebih luas. 

                                                                                                                                                     
13  Faham umat (masyarakat) mengenai Allah sangat dipengaruhi oleh sosio-budayanya. Menurut Robert 

Redfel teologi adalah pantulan dari stuktur sosial masyarakat. 



JURNAL MEDIA APLIKOM 

ISSN : 2086 – 972X 

Vol. 4, No. 4, Desember 2015 

 

 64 

 Sudah saatnya bahwa Gereja Katolik harus bertobat. Bagaimanapun dahulu Gereja 

telah ikut menyumbang terhadap rusaknya budaya-budaya lokal. Kini saatnya Gereja 

Katolik mensponsori agama-agama untuk belajar pada kearifan lokal. Penghayatan agama 

akan lebih kuat kalau penghayatan itu mengakar dalam budaya lokal. Tantangan umat 

Katolik Purwokerto sekarang adalah bagaimana menghayati iman katolik secara benar 

dalam budaya lokal (Banyumasan). Di satu sisi disadari bahwa iman umat masih kurang 

mendalam karena lemahnya katekese di keuskupan ini. Banyak umat yang tidak mengerti 

pokok-pokok iman katolik yang benar. Di sisi lain, sebagai orang Jawa banyak yang sudah 

tidak "nJawani" atau tidak mengerti budaya Jawa. Inilah saatnya kita pun harus belajar, 

sebagaimana Allah ber-inkarnasi (belajar antropologi dengan menjadi manusia) kita pun 

harus belajar menjadi manusia yang lebih beriman dan berbudaya. 

 

 

H. Daftar Pustaka 
 

1. Berger, Peter, L. 1967, The Sacred Canopy, New York, Anchor Books. 

 

2. Caasirer, Ernst, 1956, An Essay on Man, Garden City, New York, Doubleday & 

Company. 

 

3. Hardowiryono, R., S.J. (penerjemah), 1993, Dokumen Konsili Vatikan II, Jakarta, Obor. 

 

4. Katodirjo, Sartono, A, 1998, Sejarah Keuskupan Purwokerto, Yogyakarta, Universitas 

Sanata Dharma. 

 

5. Kimball, Charles, 2002, When Religion Becomes Evil, San Fransisco, Herper. 

 

6. Knitter, Paul F, 2002, Theologies of Religions, New York, Orbis Books. 

 

7. Koderi, M., 1991, Banyumas Wisata dan Budaya, Purwokerto, C.V. Metro Jaya. 

 

8. Koentjaraningrat, 1994, Kebudayaan Jawa, Jakarta, Balai Pustaka. 

 

9. Kuntowijoyo, 1999, Budaya dan Masyarakat, Yogyakarta, P.T. Tiara Wacana. 

 

10. Panikkar, Raimundo, 1978, The Intrareligious Dialogue, New York, Paulis Press. 

 

11. Prawiroatmojo, S., 1957, Baustra Djawa-Indonesia, Surabaya, Express dan Marfiah. 

 


